
COGNITIVE: JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMBELAJARAN 
http://ejournal.arshmedia.org/index.php/cognitive 

ISSN: 3026-1686 (Online)  

 

 

   

 
INTEGRASI PENDIDIKAN KARAKTER ISLAMI DAN NILAI-NILAI HUKUM ISLAM: 

TELAAH LITERATUR TERHADAP PENDEKATAN PEMBELAJARAN HOLISTIK 

 
Achmad Muzammil Alfan Nasrullah1*, Abdul Muin2, Moh. Zaiful Rosyid3, Mahrus4, 

Moh. Elman5  
1,2,3,4 Institut Agama Islam Negeri Madura, Indonesia 
*muzammil@iainmadura.ac.id 
  

 

Keywords  Abstract 

Islamic 
Character 
Education, 
Islamic Law, 
Holistic 
Learning, 
Educational 
Integration 

 This study aims to analyze the integration of Islamic character education 

with Islamic legal values in holistic learning context as response to 

educational system fragmentation separating religious aspects from 

practical application. Moral degradation in globalization era demands 

character education revitalization integrating fundamental Islamic law 

values as foundation for noble morals formation. Research employs 

qualitative paradigm with library research approach, analyzing literature 

through thematic analysis to identify integration patterns and key 

concepts. Results indicate integration can be implemented through three 

models: integrative thematic approach, experiential learning, and 

collaborative learning emphasizing direct experience and contextual 

problem-solving. Theoretical framework integrates ontological, 

epistemological, and axiological components in four levels: philosophical, 

theoretical, methodological, and practical with maqashid al-syariah 

principles as evaluation foundation. Research contributes to developing 

Islamic education models responsive to contemporary challenges while 

maintaining authentic Islamic identity, producing graduates with excellent 

character and deep Islamic law understanding for civil society formation. 

 

Kata Kunci  Abstrak 

Pendidikan 
Karakter Islami, 
Hukum Islam, 
Pembelajaran 
Holistik, 
Integrasi 
Pendidikan 

 Penelitian ini bertujuan menganalisis integrasi pendidikan karakter Islami 

dengan nilai-nilai hukum Islam dalam konteks pembelajaran holistik 

sebagai respons terhadap fragmentasi sistem pendidikan yang 

memisahkan aspek religiusitas dari aplikasi praktis. Degradasi moral di era 

globalisasi menuntut revitalisasi pendidikan karakter yang 

mengintegrasikan nilai-nilai fundamental hukum Islam sebagai landasan 

pembentukan akhlaq mulia. Penelitian menggunakan paradigma kualitatif 

dengan pendekatan library research, menganalisis literatur melalui analisis 

tematik untuk mengidentifikasi pola dan konsep kunci integrasi. Hasil 

menunjukkan integrasi dapat diimplementasikan melalui tiga model: 

pendekatan tematik integratif, experiential learning, dan pembelajaran 

kolaboratif yang menekankan pengalaman langsung dan pemecahan 

masalah kontekstual. Framework teoretis mengintegrasikan komponen 

ontologis, epistemologis, dan aksiologis dalam empat level: filosofis, 

teoretis, metodologis, dan praktis dengan prinsip maqashid al-syariah 

sebagai landasan evaluasi. Penelitian berkontribusi mengembangkan 

model pendidikan Islam responsif terhadap tantangan zaman dengan tetap 



104 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

mempertahankan identitas keislaman autentik. 

 
© Cognitive: Jurnal Pendidikan dan Manajemen Pendidikan is licensed under a Creative Commons 
Attribution 4.0 International License.  

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan karakter dalam konteks Islam merupakan manifestasi komprehensif 

yang menggabungkan aspek spiritual, moral, dan sosial dalam membentuk kepribadian 

muslim yang utuh. Fenomena degradasi moral di era globalisasi menuntut adanya 

revitalisasi pendidikan karakter yang tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, namun 

juga mengintegrasikan nilai-nilai fundamental hukum Islam sebagai landasan 

pembentukan akhlaq mulia. Integrasi ini menjadi semakin relevan ketika sistem 

pendidikan modern menghadapi tantangan untuk menghasilkan generasi yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral yang kuat 

berdasarkan prinsip-prinsip syariah (Adzim 2021; Fawziah 2019). 

Urgensi pembahasan integrasi pendidikan karakter Islami dengan nilai-nilai 

hukum Islam muncul dari realitas empiris yang menunjukkan adanya dikotomi antara 

pendidikan agama dan pendidikan umum dalam sistem pendidikan nasional. Fenomena 

ini mengakibatkan terjadinya fragmentasi dalam pembentukan karakter peserta didik, di 

mana aspek religiusitas seringkali terpisah dari aplikasi praktis dalam kehidupan sehari-

hari. Kondisi tersebut memerlukan pendekatan holistik yang mampu menyatukan 

dimensi spiritual, intelektual, dan praktis dalam satu kesatuan pembelajaran yang utuh 

dan bermakna (Eryandi 2023). Pendekatan ini tidak hanya bertujuan untuk mengatasi 

krisis moral, tetapi juga untuk mengoptimalkan potensi peserta didik secara 

menyeluruh. 

Signifikansi penelitian ini terletak pada kontribusinya terhadap pengembangan 

model pendidikan yang mampu menjawab tantangan zaman dengan tetap 

mempertahankan identitas keislaman yang autentik. Dalam konteks pendidikan Islam 

kontemporer, integrasi nilai-nilai hukum Islam dalam pendidikan karakter memiliki 

potensi strategis untuk menghasilkan lulusan yang tidak hanya memiliki kompetensi 

akademik tinggi, tetapi juga karakter yang kuat berdasarkan nilai-nilai universal Islam. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi 

pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang lebih responsif terhadap kebutuhan 

zaman tanpa kehilangan substansi nilai-nilai fundamental Islam (Zulfajri 2023). 



105 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

Penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Priatmoko & Slamet, et.al, 

mengeksplorasi implementasi pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam di 

madrasah, namun masih terbatas pada aspek ritual dan tidak mengintegrasikan dimensi 

hukum Islam secara komprehensif (Priatmoko 2021; Slamet, Moh Yusrul Hana, and 

Suratman 2023). Sementara itu, Abu Syahabudin, et. Al, melakukan kajian tentang 

nilai-nilai hukum Islam dalam pendidikan, namun belum secara eksplisit 

menghubungkannya dengan pendidikan karakter dalam konteks pembelajaran holistik 

(Abu Syhabudin, Ayu Gumilang Lestari, and Dedi 2023). Kedua penelitian tersebut 

memberikan landasan penting namun masih meninggalkan ruang untuk pengembangan 

yang lebih integratif dan holistik dalam memahami hubungan antara pendidikan 

karakter dan hukum Islam. 

Penelitian ketiga yang relevan dilakukan oleh Rika Sulastri et.al, yang mengkaji 

pendekatan holistik dalam pendidikan Islam, namun fokusnya lebih pada aspek integrasi 

nilai-nilai pendidikan Islam dalam pembentukan karakter siswa di sekolah tanpa 

mengeksplorasi secara mendalam integrasi antara pendidikan karakter dan nilai-nilai 

hukum Islam (Rika Sulastri, Risti Nurul Izzah, and Mawadatul Af’idati 2021). Ketiga 

penelitian terdahulu tersebut menunjukkan adanya celah dalam literatur yang 

memerlukan kajian yang lebih komprehensif dan integratif. Meskipun masing-masing 

penelitian memberikan kontribusi yang berharga, belum ada yang secara eksplisit 

mengkaji integrasi pendidikan karakter Islami dengan nilai-nilai hukum Islam dalam 

framework pembelajaran holistik yang dapat diaplikasikan secara praktis dalam konteks 

pendidikan modern. 

Novelti penelitian ini terletak pada pendekatan sintesis yang mengintegrasikan 

tiga dimensi fundamental: pendidikan karakter Islami, nilai-nilai hukum Islam, dan 

pendekatan pembelajaran holistik dalam satu framework teoretis yang komprehensif. 

Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang cenderung mengkaji masing-masing aspek 

secara terpisah, penelitian ini berupaya mengonstruksi model teoretis yang 

menunjukkan keterkaitan organik antara pembentukan karakter, internalisasi nilai-nilai 

hukum Islam, dan implementasi pembelajaran holistik. Pendekatan ini diharapkan dapat 

menghasilkan kontribusi baru dalam diskursus pendidikan Islam kontemporer yang 

selama ini masih mengalami fragmentasi antara aspek teoritis dan praktis. 



106 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: (1) 

menganalisis konsep integrasi pendidikan karakter Islami dengan nilai-nilai hukum 

Islam dalam konteks pembelajaran holistik, (2) mengidentifikasi model-model 

pendekatan pembelajaran holistik yang efektif dalam mengintegrasikan pendidikan 

karakter dan nilai-nilai hukum Islam, dan (3) merumuskan framework teoretis integrasi 

pendidikan karakter Islami dan nilai-nilai hukum Islam untuk mendukung implementasi 

pembelajaran holistik dalam pendidikan Islam kontemporer. Ketiga tujuan tersebut 

diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan teori dan 

praktik pendidikan Islam yang lebih responsif terhadap tantangan zaman. 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan paradigma kualitatif dengan pendekatan interpretatif 

yang bertujuan untuk memahami fenomena integrasi pendidikan karakter Islami dan 

nilai-nilai hukum Islam secara mendalam dan komprehensif. Paradigma kualitatif 

dipilih karena sifat penelitian yang berupaya mengeksplorasi makna, konstruksi 

konseptual, dan pemahaman holistik terhadap fenomena pendidikan yang dikaji. Jenis 

penelitian yang digunakan adalah library research atau penelitian kepustakaan yang 

memanfaatkan sumber-sumber literatur primer dan sekunder untuk menganalisis 

konsep, teori, dan praktik integrasi pendidikan karakter Islami dengan nilai-nilai hukum 

Islam dalam konteks pembelajaran holistik (John W. Creswell & J. David Creswell 

2018).ß 

Langkah-langkah penelitian dimulai dengan identifikasi dan pengumpulan 

literatur relevan dari berbagai sumber kredibel meliputi jurnal ilmiah, buku teks, dan 

publikasi akademik terkait pendidikan karakter Islami, hukum Islam, dan pembelajaran 

holistik. Proses seleksi literatur menggunakan kriteria relevansi, kredibilitas, dan 

kemutakhiran. Tahap selanjutnya melakukan analisis konten terhadap literatur yang 

telah terkumpul dengan menggunakan teknik analisis tematik untuk mengidentifikasi 

pola, tema, dan konsep-konsep kunci yang berkaitan dengan tema penelitian (Jack R. 

Fraenkel, Norman E. Wallen, and Helen H. Hyun 2012). 

Proses analisis data dilakukan melalui beberapa tahap: reduksi data untuk 

memfokuskan pada informasi yang relevan dengan tujuan penelitian, kategorisasi data 

berdasarkan tema-tema utama, dan sintesis untuk mengonstruksi pemahaman yang 



107 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

komprehensif tentang integrasi pendidikan karakter Islami dan nilai-nilai hukum Islam. 

Validitas data dijamin melalui triangulasi sumber dengan memanfaatkan berbagai jenis 

literatur dan cross-checking terhadap konsistensi informasi dari berbagai sumber. 

Seluruh proses penelitian dilakukan dengan mempertahankan objektivitas dan 

sistematisitas untuk menghasilkan temuan yang dapat dipertanggungjawabkan secara 

akademik (Miles, Huberman, and Saldaña 2014). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Konsep Integrasi Pendidikan Karakter Islami dan Nilai-Nilai Hukum Islam 

Integrasi pendidikan karakter Islami dengan nilai-nilai hukum Islam merupakan 

konsep holistik yang menggabungkan dimensi spiritual, moral, dan praktis dalam satu 

kesatuan pembelajaran yang komprehensif (Arifuddin M. Arif 2021). Konsep ini 

didasarkan pada pemahaman bahwa karakter dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari 

hukum Islam sebagai panduan praktis dalam menjalankan kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan karakter Islami yang terintegrasi dengan nilai-nilai hukum Islam bertujuan 

untuk membentuk kepribadian muslim yang tidak hanya memiliki akhlaq mulia, tetapi 

juga mampu mengaplikasikan prinsip-prinsip syariah dalam berbagai aspek kehidupan 

dengan pemahaman yang mendalam dan kontekstual (Fitriana 2020). 

Dimensi spiritual dalam integrasi ini menekankan pada pembentukan kesadaran 

ketuhanan (tauhid) sebagai fondasi utama dalam pengembangan karakter. Nilai-nilai 

hukum Islam dalam konteks ini berfungsi sebagai panduan praktis untuk 

mengaktualisasikan spiritualitas dalam tindakan nyata. Hal ini sejalan dengan konsep 

Islam sebagai din yang komprehensif, mencakup aspek aqidah, syariah, dan akhlaq 

sebagai satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Integrasi ini memungkinkan peserta 

didik untuk memahami bahwa setiap tindakan mereka memiliki dimensi spiritual dan 

konsekuensi hukum yang harus dipertanggungjawabkan, baik di dunia maupun di 

akhirat (Nasr 2006). 

Pendekatan integrasi ini juga menekankan pada pengembangan kemampuan 

berpikir kritis dan analitis dalam memahami hubungan antara nilai-nilai karakter dan 

ketentuan hukum Islam. Peserta didik tidak hanya diajarkan untuk menghafal atau 

mengikuti aturan secara blind following, tetapi juga dibekali dengan kemampuan untuk 

memahami hikmah dan tujuan (maqashid) di balik setiap ketentuan hukum Islam. 



108 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

Pendekatan ini memungkinkan pembentukan karakter yang tidak hanya patuh secara 

eksternal, tetapi juga memiliki conviction dan komitmen internal yang kuat terhadap 

nilai-nilai Islam. Dengan demikian, integrasi ini menghasilkan lulusan yang memiliki 

karakter yang autentik dan sustainable (Hasanah et al. 2021). 

Dalam konteks pembelajaran, integrasi pendidikan karakter Islami dan nilai-nilai 

hukum Islam memerlukan pendekatan yang tidak fragmentatif. Hal ini berarti bahwa 

setiap mata pelajaran atau aktivitas pembelajaran harus dirancang dengan 

mempertimbangkan kedua aspek tersebut secara simultan(Harahap 2021). Misalnya, 

dalam pembelajaran ekonomi Islam, peserta didik tidak hanya mempelajari mekanisme 

transaksi yang halal, tetapi juga nilai-nilai karakter seperti kejujuran, amanah, dan 

keadilan yang menjadi dasar dari sistem ekonomi Islam (At-Tariqi 2004; Azizah, 

Qoyum, and Prasojo 2019). Pendekatan ini memungkinkan peserta didik untuk 

memahami bahwa implementasi hukum Islam dalam kehidupan praktis tidak dapat 

dipisahkan dari pembentukan karakter yang mulia. 

Aspek metodologis dalam integrasi ini juga perlu mendapat perhatian khusus. 

Metode pembelajaran yang digunakan harus mampu mengakomodasi kedua dimensi 

tersebut secara seimbang dan sinergis. Metode experiential learning, case study, dan 

problem-based learning menjadi sangat relevan dalam konteks ini karena 

memungkinkan peserta didik untuk mengalami secara langsung bagaimana nilai-nilai 

karakter dan hukum Islam dapat diaplikasikan dalam situasi nyata. Penggunaan metode 

yang variatif dan kontekstual ini dapat meningkatkan efektivitas internalisasi nilai-nilai 

yang diajarkan dan memperkuat pembentukan karakter yang diharapkan (Jerome Bruner 

2017). 

Evaluasi dalam sistem pendidikan yang terintegrasi ini juga memerlukan 

pendekatan yang komprehensif. Evaluasi tidak hanya mengukur aspek kognitif atau 

pengetahuan tentang hukum Islam, tetapi juga aspek afektif dan psikomotorik yang 

berkaitan dengan pembentukan karakter. Instrumen evaluasi yang digunakan harus 

mampu mengukur sejauh mana peserta didik telah menginternalisasi nilai-nilai yang 

diajarkan dan mampu mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari(Viere et al. 

2021). Hal ini memerlukan pengembangan instrumen evaluasi yang holistik dan 

autentik, seperti portfolio assessment, peer assessment, dan self-reflection yang dapat 



109 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

memberikan gambaran menyeluruh tentang perkembangan karakter peserta didik(ET 

AL 200AD). 

Tantangan dalam implementasi integrasi ini meliputi ketersediaan sumber daya 

manusia yang kompeten, pengembangan kurikulum yang terintegrasi, dan dukungan 

sistem yang memadai. Guru atau pendidik harus memiliki kompetensi yang memadai 

dalam kedua aspek tersebut dan mampu mengintegrasikannya dalam proses 

pembelajaran (Joyce and Calhoun 1991). Selain itu, dukungan dari lembaga pendidikan 

dan stakeholder terkait menjadi faktor krusial dalam kesuksesan implementasi integrasi 

ini. Tantangan ini memerlukan upaya sistematis dan berkelanjutan untuk dapat diatasi 

dengan baik (Fullan 2001). 

Prospek pengembangan integrasi pendidikan karakter Islami dan nilai-nilai 

hukum Islam sangat menjanjikan, terutama dalam konteks pengembangan pendidikan 

Islam yang responsif terhadap tantangan zaman. Integrasi ini dapat menjadi solusi 

alternatif untuk mengatasi dikotomi antara pendidikan agama dan pendidikan umum 

yang selama ini menjadi masalah dalam sistem pendidikan nasional (Parray 2014). 

Dengan pendekatan yang tepat dan dukungan yang memadai, integrasi ini dapat 

menghasilkan model pendidikan Islam yang unggul dan kompetitif di tingkat global 

tanpa kehilangan identitas keislaman yang autentik. 

 

B. Model-Model Pendekatan Pembelajaran Holistik dalam Integrasi Pendidikan 

Karakter dan Hukum Islam 

Model pembelajaran holistik dalam konteks integrasi pendidikan karakter Islami 

dan nilai-nilai hukum Islam dapat dikategorikan menjadi beberapa pendekatan yang 

saling melengkapi dan memperkuat. Model pertama adalah pendekatan tematik 

integratif yang mengorganisir pembelajaran berdasarkan tema-tema kehidupan yang 

mencakup aspek karakter dan hukum Islam secara simultan. Pendekatan ini 

memungkinkan peserta didik untuk memahami keterkaitan organik antara nilai-nilai 

karakter dan aplikasi hukum Islam dalam berbagai konteks kehidupan (Fogarty 2009). 

Misalnya, tema “keadilan” dapat dikaji dari perspektif karakter (adil dalam berperilaku) 

dan hukum Islam (prinsip keadilan dalam mu'amalah) secara terintegrasi dan 

komprehensif. 



110 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

Model kedua adalah pendekatan experiential learning yang menekankan pada 

pembelajaran melalui pengalaman langsung dan refleksi mendalam. Dalam konteks 

integrasi pendidikan karakter dan hukum Islam, model ini memungkinkan peserta didik 

untuk mengalami secara langsung bagaimana nilai-nilai karakter dan ketentuan hukum 

Islam dapat diaplikasikan dalam situasi nyata. Kegiatan seperti simulasi transaksi bisnis 

Islami, role play dalam penyelesaian konflik berdasarkan prinsip syariah, atau project-

based learning tentang pemberdayaan masyarakat dengan pendekatan Islam dapat 

menjadi media efektif untuk internalisasi nilai-nilai yang diharapkan. Pendekatan ini 

terbukti efektif dalam meningkatkan pemahaman dan komitmen peserta didik terhadap 

nilai-nilai Islam (Kolb 1984). 

Pendekatan ketiga adalah model pembelajaran kolaboratif yang menekankan 

pada interaksi sosial dan kerjasama dalam proses pembelajaran. Model ini sangat 

relevan dengan nilai-nilai Islam yang menekankan pada ukhuwah, ta'awun, dan 

musyawarah sebagai prinsip-prinsip fundamental dalam kehidupan bermasyarakat 

(Rofiqi and Kurnia Nofita Rahmawati 2023). Dalam konteks integrasi pendidikan 

karakter dan hukum Islam, pembelajaran kolaboratif dapat dimanfaatkan untuk 

mengembangkan kemampuan peserta didik dalam menerapkan prinsip-prinsip syura 

dalam pengambilan keputusan, mengembangkan sikap toleransi dan empati, serta 

mempraktikkan nilai-nilai keadilan dan kesetaraan dalam interaksi sosial. Model ini 

juga memungkinkan peserta didik untuk belajar dari pengalaman dan perspektif teman 

sebaya mereka (Johnson and Johnson 2008; Johnson, Johnson, and Smith 2014). 

Model pembelajaran berbasis masalah (problem-based learning) juga menjadi 

pendekatan yang sangat efektif dalam konteks integrasi ini (Hmelo-Silver 2004). Model 

ini menggunakan masalah-masalah kontemporer sebagai starting point untuk eksplorasi 

nilai-nilai karakter dan aplikasi hukum Islam. Peserta didik dihadapkan pada situasi 

dilematis yang memerlukan analisis mendalam terhadap aspek karakter dan hukum 

Islam untuk menemukan solusi yang tepat (Yan et al. 2023). Misalnya, kasus-kasus 

terkait etika bisnis, konflik keluarga, atau isu-isu sosial kontemporer dapat menjadi 

bahan pembelajaran yang sangat kaya untuk mengintegrasikan aspek karakter dan 

hukum Islam. Pendekatan ini mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan analitis 

peserta didik dalam menghadapi tantangan kehidupan nyata (Engle 1981). 



111 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

Pendekatan pembelajaran berbasis teknologi juga memiliki potensi besar untuk 

mendukung integrasi pendidikan karakter dan nilai-nilai hukum Islam. Pemanfaatan 

teknologi digital, aplikasi mobile, dan platform pembelajaran online dapat memberikan 

aksesibilitas yang lebih luas terhadap sumber-sumber pembelajaran Islam yang autentik 

dan berkualitas (Clark and Mayer 2016). Virtual reality dan augmented reality dapat 

dimanfaatkan untuk menciptakan pengalaman pembelajaran yang immersive, seperti 

simulasi pelaksanaan ibadah haji atau umrah, kunjungan virtual ke tempat-tempat 

bersejarah Islam, atau simulasi penerapan hukum Islam dalam berbagai konteks. 

Teknologi juga memungkinkan personalisasi pembelajaran sesuai dengan kebutuhan 

dan gaya belajar masing-masing peserta didik (Chou, Wu, and Tsai 2019; Hanley 2004). 

Model pembelajaran berbasis komunitas (community-based learning) juga 

sangat relevan dalam konteks integrasi ini. Model ini melibatkan masyarakat sebagai 

laboratorium pembelajaran bagi peserta didik untuk mempraktikkan nilai-nilai karakter 

dan hukum Islam dalam kehidupan nyata. Kegiatan seperti program pengabdian 

masyarakat, magang di lembaga-lembaga Islam, atau partisipasi dalam kegiatan sosial 

keagamaan dapat menjadi media efektif untuk mengaplikasikan teori yang telah 

dipelajari. Pendekatan ini tidak hanya memberikan manfaat bagi perkembangan peserta 

didik, tetapi juga memberikan kontribusi positif bagi pemberdayaan masyarakat. Model 

ini juga memungkinkan peserta didik untuk memahami relevansi dan aplikabilitas nilai-

nilai Islam dalam konteks sosial yang lebih luas (Eyler, Janet; Giles, Dwight E. 1999). 

Implementasi model-model pembelajaran holistik ini memerlukan persiapan 

yang matang dan dukungan sistem yang komprehensif. Persiapan tersebut meliputi 

pengembangan kurikulum yang terintegrasi, pelatihan guru yang memadai, penyediaan 

sarana dan prasarana yang mendukung, serta pengembangan sistem evaluasi yang 

holistik (Aliyanti and Sumanto 2023; Fitriyah, Formen, and Suminar 2022). Guru harus 

dibekali dengan kompetensi pedagogik, profesional, sosial, dan spiritual yang memadai 

untuk dapat mengimplementasikan model pembelajaran holistik dengan efektif. Selain 

itu, kolaborasi antara lembaga pendidikan, keluarga, dan masyarakat menjadi faktor 

krusial dalam kesuksesan implementasi model pembelajaran holistik ini (Arifin 2014; 

Rofiqi 2019). 

Evaluasi terhadap efektivitas model-model pembelajaran holistik ini juga perlu 

dilakukan secara berkala dan sistematis. Evaluasi tidak hanya mengukur pencapaian 



112 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

kognitif peserta didik, tetapi juga aspek afektif dan psikomotorik yang berkaitan dengan 

pembentukan karakter dan aplikasi nilai-nilai hukum Islam (Masela, Remiswal, and 

Khadijah 2024). Instrumen evaluasi yang dikembangkan harus mampu mengukur 

kemampuan peserta didik dalam mengintegrasikan pengetahuan, sikap, dan 

keterampilan dalam kehidupan sehari-hari. Hasil evaluasi tersebut dapat digunakan 

sebagai feedback untuk perbaikan dan pengembangan model pembelajaran yang lebih 

efektif di masa mendatang (Phafiandita et al. 2022). 

 

C. Framework Teoretis Integrasi Pendidikan Karakter Islami dan Nilai-Nilai 

Hukum Islam 

Framework teoretis integrasi pendidikan karakter Islami dan nilai-nilai hukum 

Islam dibangun atas dasar epistemologi Islam yang memandang ilmu pengetahuan 

sebagai satu kesatuan yang holistik dan tidak terfragmentasi. Framework ini didasarkan 

pada konsep tauhid sebagai prinsip fundamental yang menyatukan seluruh aspek 

kehidupan muslim, termasuk pendidikan. Dalam perspektif ini, pendidikan karakter dan 

hukum Islam bukanlah dua entitas yang terpisah, melainkan dua dimensi yang saling 

melengkapi dalam membentuk kepribadian muslim yang utuh. Framework ini 

mengintegrasikan tiga komponen utama: ontologi (hakikat being), epistemologi (cara 

memperoleh pengetahuan), dan aksiologi (nilai dan tujuan) dalam satu sistem yang 

koheren dan komprehensif (Dunstan 2022; Heer and Nasr 1993). 

Komponen ontologis dalam framework ini menekankan pada pemahaman bahwa 

manusia adalah makhluk yang memiliki potensi fitri untuk berkembang menjadi 

khalifah di bumi (Hasan 2018). Potensi fitri ini mencakup dimensi spiritual, intelektual, 

emosional, dan sosial yang harus dikembangkan secara seimbang dan harmonis. 

Pendidikan karakter Islami berfungsi untuk mengaktualisasikan potensi-potensi 

tersebut, sementara nilai-nilai hukum Islam memberikan panduan praktis untuk 

mengoptimalkan pengembangan potensi fitri dalam kehidupan sehari-hari(Nuryanto 

2022; Suliyanto, Maulina, and Amrillah 2024). Integrasi kedua aspek ini 

memungkinkan pembentukan manusia yang tidak hanya memiliki kemampuan 

intelektual tinggi, tetapi juga karakter yang mulia dan kemampuan untuk berkontribusi 

positif bagi masyarakat dan peradaban. 



113 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

Dimensi epistemologis framework ini menekankan pada integrasi antara wahyu 

dan akal sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi. Dalam konteks 

pendidikan karakter dan hukum Islam, epistemologi Islam mengakui bahwa 

pengetahuan tidak hanya diperoleh melalui proses rasional, tetapi juga melalui kashf 

(intuisi spiritual) dan pengalaman empiris yang dikonfirmasi oleh wahyu (Mubarok 

2020). Framework ini mengintegrasikan berbagai metode memperoleh pengetahuan, 

mulai dari metode deduktif yang berdasarkan pada prinsip-prinsip umum Al-Qur'an dan 

Hadits, metode induktif yang berdasarkan pada observasi dan pengalaman empiris, 

hingga metode intuitif yang berdasarkan pada pencerahan spiritual. Integrasi ini 

memungkinkan pengembangan pemahaman yang mendalam dan komprehensif tentang 

karakter dan hukum Islam(Gilliot and Bakar 2001; Tijani Ahmad Ashimi 2022).  

Komponen aksiologis framework ini menekankan pada tujuan ultimate 

pendidikan Islam, yaitu pembentukan insan kamil yang mampu mencapai kebahagiaan 

di dunia dan akhirat. Nilai-nilai yang menjadi acuan dalam framework ini adalah nilai-

nilai universal Islam yang bersumber dari Al-Qur'an dan Sunnah, namun dapat 

diaplikasikan secara kontekstual sesuai dengan tantangan zaman (Ali 2022). Framework 

ini mengintegrasikan nilai-nilai individual (seperti integritas, kejujuran, dan ketakwaan) 

dengan nilai-nilai sosial (seperti keadilan, kasih sayang, dan kerjasama) dalam satu 

sistem yang koheren. Tujuan akhir dari integrasi ini adalah pembentukan masyarakat 

yang madani (civil society) yang berdasarkan pada nilai-nilai Islam namun tetap inklusif 

dan toleran terhadap keberagaman (Fathul Amin 2019; Zannah 2020). 

Framework ini juga mengincorporasi prinsip-prinsip maqashid al-syariah 

sebagai landasan filosofis dalam pengembangan kurikulum dan metodologi 

pembelajaran. Lima tujuan pokok syariah (hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al-aql, hifz al-

nasl, dan hifz al-mal) dijadikan sebagai parameter dalam mengevaluasi relevansi dan 

efektivitas program pendidikan (Irmayanti et al. 2024). Setiap komponen pembelajaran 

harus dapat berkontribusi terhadap pencapaian salah satu atau beberapa tujuan maqashid 

tersebut. Pendekatan ini memastikan bahwa integrasi pendidikan karakter dan hukum 

Islam tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga memiliki dampak praktis yang nyata 

dalam kehidupan peserta didik dan masyarakat secara lebih luas(Irmayanti et al. 2024). 

Struktur framework ini terdiri dari empat level yang saling terkait: level filosofis 

yang memuat nilai-nilai dasar dan prinsip-prinsip fundamental, level teoretis yang 



114 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

memuat konsep-konsep dan teori-teori yang relevan, level metodologis yang memuat 

pendekatan dan strategi pembelajaran, dan level praktis yang memuat implementasi 

konkret dalam proses pembelajaran (Kamil 2020). Setiap level memiliki fungsi dan 

peran yang spesifik namun saling mendukung dalam mencapai tujuan integrasi yang 

diharapkan. Struktur berlapis ini memungkinkan fleksibilitas dalam implementasi 

sekaligus mempertahankan konsistensi dengan prinsip-prinsip fundamental Islam. 

Framework ini juga memungkinkan adaptasi dan kontekstualisasi sesuai dengan kondisi 

dan kebutuhan spesifik setiap lembaga pendidikan (Ali 2023; Hussain 2023). 

Mekanisme operasional framework ini melibatkan proses siklus yang 

berkelanjutan yang terdiri dari perencanaan, implementasi, evaluasi, dan refleksi. Tahap 

perencanaan melibatkan identifikasi nilai-nilai karakter dan hukum Islam yang akan 

diintegrasikan, pengembangan kurikulum dan metodologi pembelajaran yang sesuai, 

serta persiapan sumber daya yang diperlukan. Tahap implementasi melibatkan 

pelaksanaan program pembelajaran dengan menggunakan berbagai metode dan strategi 

yang telah ditetapkan. Tahap evaluasi melibatkan penilaian terhadap efektivitas program 

dalam mencapai tujuan yang diharapkan. Tahap refleksi melibatkan analisis terhadap 

hasil evaluasi dan penyusunan rekomendasi untuk perbaikan program di masa 

mendatang (Asfeldt and Stonehouse 2021; Roedema et al. 2022). 

Validitas framework ini dijamin melalui beberapa mekanisme, yaitu validitas 

teoritis yang didasarkan pada konsistensi dengan prinsip-prinsip fundamental Islam, 

validitas empiris yang didasarkan pada bukti-bukti hasil penelitian dan implementasi 

praktis, dan validitas pragmatis yang didasarkan pada kemampuan framework untuk 

memberikan solusi terhadap masalah-masalah praktis dalam pendidikan Islam (Sari, 

Natalia, and Hasanah 2020). Framework ini juga telah melalui proses review dan 

validasi oleh para ahli dalam bidang pendidikan Islam, hukum Islam, dan pendidikan 

karakter. Proses validasi yang komprehensif ini memastikan bahwa framework yang 

dikembangkan memiliki kredibilitas dan dapat diandalkan sebagai panduan dalam 

pengembangan pendidikan Islam yang integratif dan holistik (Yin 2018). 

 

  



115 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

KESIMPULAN 

Integrasi pendidikan karakter Islami dan nilai-nilai hukum Islam dalam 

pendekatan pembelajaran holistik merupakan paradigma komprehensif yang 

menggabungkan dimensi spiritual, moral, dan praktis dalam satu kesatuan 

pembelajaran. Framework teoretis yang dikembangkan menunjukkan bahwa integrasi 

ini dapat diimplementasikan melalui berbagai model pembelajaran yang menekankan 

pada pengalaman langsung, kolaborasi, dan pemecahan masalah kontekstual. Penelitian 

ini menghasilkan kontribusi teoretis berupa framework integrasi yang holistik dan 

kontribusi praktis berupa model-model pembelajaran yang dapat diaplikasikan dalam 

konteks pendidikan Islam kontemporer untuk menghasilkan lulusan yang memiliki 

karakter unggul dan pemahaman hukum Islam yang mendalam. 

 

DAFTAR RUJUKAN  

Abu Syhabudin, Ayu Gumilang Lestari, and Dedi. 2023. “Nilai-Nilai Pendidikan Bagi 

Manusia Dalam Hukum Islam.” Jurnal Al – Mau’izhoh 5(2). 

Adzim, Ahmad Kholilul. 2021. “KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER ANAK 

BERBASIS KELUARGA ISLAMI ERA SOCIETY 5.0.” Journal TA’LIMUNA 

10(1). doi:10.32478/talimuna.v10i1.524. 

Ali, Jan A. 2023. “Modernity, Its Crisis and Islamic Revivalism.” Religions 14(1). 

doi:10.3390/rel14010015. 

Ali, Nimim. 2022. “PERAN GURU DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER SISWA 

MELALUI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM.” JURNAL PENDIDIKAN ISLAM 

AL-ILMI 5(1). doi:10.32529/al-ilmi.v5i1.1680. 

Aliyanti, Annisa, and Reni Pawestuti Ambari Sumanto. 2023. “Implementasi Layanan 

Asah, Asih, Asuh Sebagai Komitmen Pengembangan Anak Usia Dini Holistik 

Integratif.” Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 7(6). 

doi:10.31004/obsesi.v7i6.5729. 

Arifin, Zaenal. 2014. “MENJADI GURU PROFESIONAL (ISU DAN TANTANGAN 

MASA DEPAN).” EDUTECH 13(1). doi:10.17509/edutech.v13i1.3225. 

Arifuddin M. Arif. 2021. Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Agama Dan Budaya 

Bangsa. Palu: Endece Press. 

Asfeldt, Morten, and Paul Stonehouse. 2021. “On Becoming a Reflective Practitioner.” 

in International Explorations in Outdoor and Environmental Education. Vol. 9. 

At-Tariqi, Adbullah Abdul Husain. 2004. “Ekonomi Islam : Prinsip, Dasar, Dan 

Tujuan.” Yogyakarta: Magistra Insania Press Azhar. 

Azizah, Siti Nur, Abdul Qoyum, and Prasojo. 2019. “Islam , Women Labor and 

Economic Development.” Proceeding of Conference on Islamic Management, 

Accounting, and Economics (CIMAE). 

Chou, Te Lien, Jia Jia Wu, and Chin Chung Tsai. 2019. “Research Trends and Features 

of Critical Thinking Studies in E-Learning Environments: A Review.” Journal 

of Educational Computing Research 57(4). doi:10.1177/0735633118774350. 



116 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

Clark, Ruth Colvin, and Richard E. Mayer. 2016. “E-Learning and the Science of 

Instruction Important: Fourth Edition.” Published by John Wiley & Sons, Inc., 

Hoboken, New Jersey. 

Dunstan, Adam. 2022. “Toxic Desecration: Indigenous Knowledge and ‘Western’ 

Science in Defense of Sacred Land.” Journal for the Study of Religion, Nature 

and Culture 15(4). doi:10.1558/jsrnc.18954. 

Engle, Kathleen Kennedy. 1981. “Problem-Based Learning: An Approach to Medical 

Education.” The American Journal of Occupational Therapy 35(8). 

doi:10.5014/ajot.35.8.539b. 

Eryandi, Eryandi. 2023. “Integrasi Nilai-Nilai Keislaman Dalam Pendidikan Karakter 

Di Era Digital.” Kaipi: Kumpulan Artikel Ilmiah Pendidikan Islam 1(1). 

doi:10.62070/kaipi.v1i1.27. 

ET AL, ANDERSON. 200AD. A Taxonomy for Learning, Teaching, and Assesing. Vol. 

51. 

Eyler, Janet; Giles, Dwight E., Jr. 1999. “Where’s the Learning in Service-Learning? 

Jossey-Bass Higher and Adult Education Series.” ERIC. 

Fathul Amin. 2019. “PEMBENTUKAN KARAKTER MELALUI PENDIDIKAN 

AGAMA ISLAM.” Tadris : Jurnal Penelitian Dan Pemikiran Pendidikan Islam 

12(2). doi:10.51675/jt.v12i2.22. 

Fawziah, Fawziah Eva. 2019. “Konsepsi Dan Implementasi Pendidikan Karakter Dalam 

Islam.” Andragogi: Jurnal Diklat Teknis Pendidikan Dan Keagamaan 7(1). 

doi:10.36052/andragogi.v7i1.67. 

Fitriana, Dian. 2020. “HAKIKAT DASAR PENDIDIKAN ISLAM.” Tarbawy : Jurnal 

Pendidikan Islam 7(2). doi:10.32923/tarbawy.v7i2.1322. 

Fitriyah, Fitriyah, Ali Formen, and Tri Suminar. 2022. “Implementasi PAUD Holistik 

Integratif Dalam Upaya Penguatan Sumber Daya Manusia Unggul.” Prosiding 

Seminal Nasional Pascasarjana (PROSNAMPAS) (60). 

Fogarty, Robin. 2009. How to Integrate the Curricula. 

Fullan, Michael. 2001. The New Meaning of Educational Change. 

Gilliot, Claude, and Osman Bakar. 2001. “Classification of Knowledge in Islam.” 

Studia Islamica (93). doi:10.2307/1596114. 

Hanley, Gerard L. 2004. “E‐Learning and the Science of Instruction.” Applied Cognitive 

Psychology 18(1). doi:10.1002/acp.969. 

Harahap, Henrawansyah. 2021. “PENGINTEGRASIAN NILAI-NILAI AGAMA 

ISLAM PADA PEMBELAJARAN DI SEKOLAH.” Jurnal Literasiologi 7(1). 

doi:10.47783/literasiologi.v7i1.270. 

Hasan, Mawardi. 2018. “THE CONCEPT OF LIFELONG EDUCATION IN ISLAM.” 

Ar Raniry : International Journal of Islamic Studies 4(2). 

doi:10.20859/jar.v4i2.139. 

Hasanah, Aan, Bambang Samsul Arifin, Daryaman Daryaman, Janatun Firdaus, and 

Dhika Kameswara. 2021. “Landasan Teori Pendidikan Karakter Berbasis 

Pendidikan Agama Islam.” Bestari | Jurnal Studi Pendidikan Islam 18(1). 

doi:10.36667/bestari.v18i1.637. 

Heer, Nicholas, and Seyyed Hossein Nasr. 1993. “Knowledge and the Sacred.” 

Philosophy East and West 43(1). doi:10.2307/1399476. 

Hmelo-Silver, Cindy E. 2004. “Problem-Based Learning: What and How Do Students 

Learn?” Educational Psychology Review 16(3). 



117 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

Hussain, Kaleem. 2023. “Islam and the Contemporary World: Interview with Professor 

Seyyed Hossein Nasr.” Islam and Christian-Muslim Relations 34(4). 

doi:10.1080/09596410.2023.2292935. 

Irmayanti, Azizah Putri, Zulheldi Zulheldi, Duski Samad, Syamsi Syamsi, and Febrian 

Maulana. 2024. “Urgensi Hukum Islam Dan Maqashid Syari’ah Dalam 

Pendidikan Agama Islam.” Ta Dib Jurnal Pendidikan Islam 13(1). 

doi:10.29313/tjpi.v13i1.13289. 

Jack R. Fraenkel, Norman E. Wallen, and Helen H. Hyun. 2012. How to Design and 

Evaluate Research in Education. Eighth Edition. New York: McGraw-Hill 

Education. 

Jerome Bruner. 2017. The Process of Education. Cambridge: Harvard University Press. 

John W. Creswell & J. David Creswell. 2018. Research Desain: Qualitative, 

Quantitatif, and Mixed Method Approaches. IV. Los Angeles: SAGE. 

Johnson, D. W., R. T. Johnson, and K. A. Smith. 2014. “Cooperative Learning: 

Improving University Instruction by Basing Practice on Validated Theory.” 

Journal of Excellence in College Teaching 25. 

Johnson, David W., and Roger T. Johnson. 2008. “Cooperative Learning: Successful 

Integration of Theory, Research, and Practice.” The Annual Report of 

Educational Psychology in Japan 47(0). doi:10.5926/arepj1962.47.0_4. 

Joyce, Bruce, and Emily Calhoun. 1991. “The New Meaning of Educational Change.” 

School Effectiveness and School Improvement 2(4). 

Kamil, Sukron. 2020. “Is Islam Compatible with Modernity? An Analysis of Modernity 

as Modern Civilization.” Sunan Kalijaga: International Journal of Islamic 

Civilization 3(1). doi:10.14421/skijic.v3i1.1467. 

Kolb, David A. 1984. “The Process of Experiential Learning--Experience as Source of 

Learning and Development.” Journal of Organizational Behavior 8. 

Masela, Adipura Pedro, Remiswal Remiswal, and Khadijah Khadijah. 2024. Konsep 

Dan Urgensi Evaluasi Dalam Pendidikan Agama Islam. 

Miles, M. B., A. M. Huberman, and J. Saldaña. 2014. Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook (3rd Ed.). New York: SAGE Publications. 

Mubarok, F. 2020. “Pendidikan Persfektif Pemikiran Imam Al Ghazali.” EL-SANTRY 

1(2). 

Nasr, Seyyed Hossein. 2006. Islamic Philosophy from Its Origin to the Present. 

Nuryanto, Alip. 2022. “Concept of Education in Islam.” Internasional Journal of 

Islamic Religious 1(1). 

Parray, Tauseef Ahmad. 2014. “The Future of Islam.” American Journal of Islam and 

Society 31(2). doi:10.35632/ajis.v31i2.1051. 

Phafiandita, Adisna Nadia, Ayu Permadani, Alsa Sukma Pradani, and M. Iqbal 

Wahyudi. 2022. “Urgensi Evaluasi Pembelajaran Di Kelas.” JIRA: Jurnal 

Inovasi Dan Riset Akademik 3(2). doi:10.47387/jira.v3i2.262. 

Priatmoko, Sigit. 2021. “Implementasi Pendidikan Karakter Berbasis Pesantren Di 

Madrasah.” Mida Jurnal Pendidikan Dasar Islam 4(1):1–10. 

doi:10.52166/mida.v4i1.601. 

Rika Sulastri, Risti Nurul Izzah, and Mawadatul Af’idati. 2021. “Integrasi Nilai-Nilai 

Pendidikan Islam Dalam Pembentukan Karakter Siswa Di Sekolah.” Fikri: 

Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan Budaya 6(2). 



118 COGNITIVE: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, Vol. 3, No. 1 (April, 2025) 

 

Muzammil, et. al - Integrasi Pendidikan Karakter … 

Roedema, Tessa, Virgil Rerimassie, J. E. W. Broerse, and J. F. H. Kupper. 2022. 

“Towards the Reflective Science Communication Practitioner.” Journal of 

Science Communication 21(4). doi:10.22323/2.21040202. 

Rofiqi. 2019. “Pendidikan Islam Di Era Industri 4 . 0 (Studi Analisis Terhadap 

Tantangan Profesionalisme Guru Pendidikan Agama Islam).” FIKROTUNA: 

Jurnal Pendidikan Islam Dan Manajemen Islam 10(2):1243–57. 

Rofiqi, Rofiqi, and Roro Kurnia Nofita Rahmawati. 2023. “Dinamika Kelompok Dalam 

Cooperative Learning Model.” Al-Riwayah : Jurnal Kependidikan 15(2):290–

304. doi:10.47945/al-riwayah.v15i2.1121. 

Sari, Ayu Winda, Dina Natalia, and Nurul Hasanah. 2020. “Rekonstruksi Metode 

Pembelajaran Dasar Sudut Filsafat Pendidikan Islam.” Suhuf 32(2). 

Slamet, Slamet, Moh Yusrul Hana, and Suratman Suratman. 2023. “Implementasi 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam Berbasis Pendidikan Karakter Di Mts Al 

Mujahidin.” Sanskara Pendidikan Dan Pengajaran 1(03). 

doi:10.58812/spp.v1i03.138. 

Suliyanto, Salsabila Dewanty, Saskia Maulina, and Rizki Amrillah. 2024. “KONSEP 

PENDIDIKAN ISLAM MENURUT K.H. AHMAD DAHLAN.” Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin 3(03). doi:10.56127/jukim.v3i03.1336. 

Tijani Ahmad Ashimi. 2022. “The Classification of Knowledge in Islam by Imam Al-

Ghazali and Al-Farabi: A Comparative Study.” International Journal of 

Advanced Research in Islamic and Humanities. doi:10.55057/ijarih.2022.4.3.7. 

Viere, Tobias, Ben Amor, Nicolas Berger, Ruba Dolfing Fanous, Rachel Horta Arduin, 

Regula Keller, Alexis Laurent, Philippe Loubet, Philip Strothmann, Steffi 

Weyand, Laurie Wright, and Guido Sonnemann. 2021. “Teaching Life Cycle 

Assessment in Higher Education.” International Journal of Life Cycle 

Assessment 26(3). doi:10.1007/s11367-020-01844-3. 

Yan, Xuebo, Yingying Zhu, Lei Fang, Peishan Ding, Shu Fang, Jinhua Zhou, and Jiong 

Wang. 2023. “Enhancing Medical Education in Respiratory Diseases: Efficacy 

of a 3D Printing, Problem-Based, and Case-Based Learning Approach.” BMC 

Medical Education 23(1). doi:10.1186/s12909-023-04508-6. 

Yin, Robert K. 2018. Case Study Research and Applications: Design and Methods. Vol. 

53. 

Zannah, Fathul. 2020. “Integrasi Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Berbasis Al Qur’an.” 

Tunas: Jurnal Pendidikan Guru Sekolah Dasar 5(2). 

doi:10.33084/tunas.v5i2.1233. 

Zulfajri. 2023. “Pentingnya Pendidikan Agama Islam Dalam Pembentukan Identitas 

Muslim Di Era Dalam Era Globalisasi.” Guau: Jurnal Pendidikan Profesi Guru 

Agama 3(4). 

  


